
314

Das aktuelle theologische 
Buch

◆ Striet, Magnus: Theologie im Zeichen der 
Corona-Pandemie. Ein Essay. Matthias Grü-
newald Verlag, Ostfi ldern 2021. (128) Geb. 
Euro 14,00 (D) / Euro 14,40 (A) / CHF 22,90. 
978-3-7867-3245-7.

„Was hat Gott mit SARS-CoV-2 zu tun?“ (23), 

fragt der Freiburger Fundamentaltheologe Ma-

gnus Striet in seiner essayistisch gehaltenen 

Publikation zur Coronakrise. Ausgehend von 

prominenten Stimmen wichtiger Amtsträger 

und historischen Streiflichtern entwickelt er 

darin eine Deutung der Pandemie im Kontext 

seines theologischen Denkens. Damit reiht er 

sich unter jene wachsende Zahl systematischer 

Theologen, wie etwa Walter Kasper und George 

Augustin, ein, die sich um eine Ausdeutung 

der gegenwärtigen Lage im Licht des Glaubens 

bemühen. Seine Ausführungen zeichnen sich in 

wohltuender Weise durch ein Bewusstsein um 

die Notwendigkeit theologischer Selbstbeschei-

dung aus. Hierbei folgt er der Annahme, dass 

nach wie vor „die Theodizeefrage das theologi-

sche Problem schlechthin“ (18) darstelle und die 

Pandemie in diesem Zusammenhang als „Wirk-

lichkeitsstresstest“ (85) fungiere. Denn sie hebt 

die Frage nach den sog. physischen Übeln, wie 

etwa Naturkatastrophen, ins Bewusstsein, also 

jenen leidvollen Strukturen der Schöpfung, die 

nicht durch freie Entscheidungen des Menschen, 

sondern natürliche Prozesse verursacht werden.

Sehr erhellend zeigt der Verfasser einlei-

tend drei grundlegende Argumentationsstränge 

aus Geschichte und Gegenwart zur Erklärung 

des malum physicum auf: Zunächst sieht er die 

Tradition weithin als von einem auf Augusti-

nus, ja vielleicht sogar Paulus zurückgehenden 

Paradigma göttlicher Straflogik bestimmt an 

(30, 55 f.). Dabei wird der Ursünde eine solch 

verheerende Wirkung auf die ganze Schöpfung 

zugeschrieben, dass alle natürlichen Übel re-

flexartig als pädagogische Maßnahmen eines 

strafenden Richtergottes zur Umkehr der Men-

schen interpretiert werden können. Mit einer 

gewissen Erleichterung stellt Striet jedoch bei 

seiner Durchsicht theologischer Äußerungen 

zur Pandemie fest, dass hochrangige Kirchen-

vertreter dieses klassische Modell in der gegen-

wärtigen Situation kaum verwenden (34).

Trotzdem hallt es in gewisser Weise in 

einem zweiten Interpretationsansatz nach, 

welcher die Ausbreitung des Coronavirus zu-

mindest als „Weckruf “ (69) deuten möchte. Hier 

werde zwar eine göttliche Verursachung des 

Infektionsgeschehens verneint oder zumindest 

offengelassen, seine Bedeutung für den Glauben 

aber trotzdem in einem paränetischen Um-

kehrruf gesehen. In seiner, wie der Autor selbst 

zugibt (24), stellenweise sarkastisch geprägten 

Besprechung der Äußerungen von Rudolf Vo-

derholzer (25) oder Walter Brandmüller (64) 

legt er deren unverhohlene Modernitätskritik 

schonungslos offen. In abgeschwächter Weise 

gilt dies Striet zufolge auch für Papst Franziskus, 

dessen „anthropomorphe Lesart“ (70) der Natur 

auf schwer nachvollziehbare Art und Weise 

eine Deutung der Pandemie als Strafe für die 

Ausbeutung der Umwelt durch den Menschen 

ins Gespräch bringe. Nicht nur an dieser Stelle 

hätte es der Studie sicherlich gutgetan, stärker 

zwischen theologischer Interpretation der Pan-

demie und deren geistlicher Deutung für den 

ThPQ 169 (2021), 314  –316



315

Einzelnen zu differenzieren. Denn eine Antwort 

auf die Frage nach der göttlichen Verursachung 

physischer Übel entscheidet per se ja noch nicht 

darüber, inwieweit gläubige Menschen die Aus-

breitung des Virus zum Anlass nehmen dürfen, 

ihr eigenes Leben und ihr Verhältnis zur Schöp-

fung neu zu reflektieren. Diese Reserviertheit 

gegenüber der spirituellen Dimension des Glau-

bens verwundert auch deshalb, weil an anderer 

Stelle ein stärkerer Erfahrungsbezug der Theo-

logie vehement eingefordert wird (16).

Ein drittes Argumentationsmuster schließ-

lich entledigt sich systematisch-theologischer 

Problemstellungen dadurch, dass Kirchenver-

treter nur mehr als „Solidaritätsspezialisten“ 

(63) auftreten, die ihre Rolle auf den bloßen 

Hinweis zur Rücksichtname gegenüber dem 

Nächsten beschränkt wissen wollen (27). Es ist 

freilich schade, dass an dieser Stelle kaum auf 

inzwischen publizierte homiletische Beiträge 

eingegangen wird, sodass insgesamt ein etwas 

einseitiges Bild entsteht. Hier hätte etwa ein 

Blick auf Ansprachen des Augsburger Bischofs 

Bertram Meier zeigen können, wie sich aus-

gehend vom Solidaritätsgedanken eine auch 

systematisch-theologisch anschlussfähige Deu-

tung der Pandemie entwickeln lässt.

Ohnehin macht der Verfasser im weiteren 

Verlauf schnell klar, dass er alle drei von ihm 

skizzierten Reaktionsweisen für defizitär hält, 

weil hier „die Gottesfrage im eigentlichen Sinn 

kaum oder gar nicht gestellt wird“ (28). Einer-

seits fallen sie damit aus seiner Sicht hinter ein 

Problemniveau zurück, das biblische Schriften 

z. B. im Ijobbuch bereits längst erreicht haben 

(57, 72). Andererseits übergehen sie ein Gefühl 

tiefgreifender existenzieller Verunsicherung, 

das Dichter aller Epochen, wie etwa Heinrich 

Heine oder Robert Gernhardt (17, 19), wach-

gehalten haben. Als Kronzeuge hierfür fungiert 

Giovanni Boccaccio, weil er im Florenz des 14. 

Jahrhunderts durch die Pest ebenfalls einer 

Seuchensituation ausgesetzt war und in seinem 

Decamerone exemplarisch den Rückzug freund-

schaftlich verbundener Menschen in die nicht 

öffentliche Welt inszenierte. Seine Rede von 

der „Grausamkeit des Himmels“ (51) stehe 

dabei einer „für das Menschenschicksal un-

sensible[n] Mainstreamtheologie“ (53) seiner 

Zeit entgegen und rehabilitiere Lebensbejahung 

gegenüber fragwürdigen „Selbstaufopferungs-

glorifizierungen“ (55). Wie auch anderswo wäre 

an dieser Stelle – bei aller Sympathie für die lite-

rarische Form des Essays – der eine oder andere 

weiterführende Beleg und eine etwas breitere 

Ausleuchtung des historischen Hintergrundes 

wünschenswert gewesen.

Für Striet jedoch hat das Maßnehmen an 

literarischen Texten eher die systematische 

Funktion, „[e]ine gute, eine menschennahe und 

die Abgründigkeit des Lebens akzeptierende 

Theologie“ kritisch von bloßen „theologischen 

Phantasien“ (17) abzugrenzen. Nur so könne es 

nämlich nachhaltig vermieden werden, in eine 

absurde Bestrafungslogik zurückzufallen und 

die Existenz sämtlicher innerweltlicher Übel 

einzig und allein dem Menschen anzulasten. 

Allerdings erhebt sich dann die Frage nach der 

Verantwortung Gottes für leidvolle Strukturen 

seiner Schöpfung mit einer ganz neuen Radika-

lität, gerade wenn der Religion gegenüber den 

Naturwissenschaften unter den Bedingungen 

der Moderne nur noch eine marginale Rolle 

zukommt. Christlicher Glaube sollte daher als 

„Trostangebot“ (74) ausbuchstabiert werden, um 

im Anschluss an lyrische Vorbilder den „Spagat 

zwischen Realismus und vorsichtiger Sehnsucht“ 

(80) auszuhalten, sodass Gott als „Sehnsuchts-

wort“ (97) in den Blick kommen kann.

Einen solchen Versuch pandemiesensibler 

Gottesrede wagt der Verfasser schließlich im 

Hauptteil seines Essays, wobei er sich weitgehend 

in den bekannten Bahnen der Pröpperschule 

bewegt. Konstruktionspunkt ist ein starkes Kon-

zept formal unbedingter menschlicher Willens-

freiheit, auf die Gott niemals determinierend, 

sondern bestenfalls dialogisch einwirkt: „Selbst 

Gott kann nicht in einer kausalursächlichen 

Weise in die menschliche Freiheit eingreifen, 

soll Freiheit wirklich Freiheit sein. […] Als Gna-

de können Menschen begreifen, dass Gott sie in 

ihrer Freiheit frei sein lässt“ (91). Folgerichtig 

hat Gott die Schöpfung vollständig dem kreati-

ven Kulturschaffen des Menschen überantwor-

tet, sodass jedwedes übernatürliche Eingreifen 

in der Welt von vornherein einen Unbegriff dar-

stellen würde. Kompromisslos entledigt sich der 

Verfasser so des Problems göttlicher Interven-

tionen, wenn er mit Bezug auf einen vor einer 

Muttergottesstatue betenden Kardinal feststellt: 

Das aktuelle theologische Buch



316

„Anachronistisch, einem Weltbild vergangener 

Zeiten zugehörig ist eine solche Gebetspraxis 

gleichwohl. Gott greift nicht ein, jedenfalls nicht 

durch Wunder“ (79). Striet sieht diesen strengen 

Non-Interventionismus sogar als Bedingung für 

die Möglichkeit wahrer menschlicher Freiheit, 

die eine Stabilität der natürlichen Ordnung 

voraussetze, damit der Mensch verlässlich und 

zielgerichtet handeln könne (107). Interessan-

terweise wirkt jedoch die Haltung des Verfassers 

gegenüber dem genauen Status der Naturgesetze 

stellenweise schwankend: Zunächst erscheinen 

diese als regulative Verallgemeinerungen im 

Kontext einer teleologiefreien Natur (92), um 

wenig später dann doch als determinierende 

Instanzen des natürlichen Bereichs – selbst-

verständlich mit Ausnahme der menschlichen 

Freiheit – aufzutreten (95).

Letztlich muss es innerhalb des hier vor-

geschlagenen Paradigmas fraglich bleiben, wie 

menschliche Freiheit, verstanden im Sinne 

einer „bewussten Selbststeuerung“ (94) und 

„Selbstbestimmbarkeit der Freiheit durch sich 

selbst“ (102), aus dem ihr eigentlich völlig we-

sensfremden Evolutionsprozess hervortreten 

kann. Menschlicher Reflexion über diese Fra-

gestellung aber entspringt der Grenzbegriff 

einer völlig unbeschränkten Freiheit, deren All-

macht prinzipiell sämtliche Möglichkeiten un-

terworfen sind (99). Einem so postulierten gött-

lichen Wesen kann denn auch die Schöpfung 

einschließlich eines Mitwirkens im Rahmen 

des evolutiven Prozesses zugeschrieben werden 

(104). Gleichzeitig wird Gottes Vorsehung als 

faktisch radikal begrenzt gedacht, um auch nur 

den Anschein irgendeiner Form von Deter-

mination menschlicher Freiheit zu vermeiden 

(100). Das Motiv für die Initiative zum evoluti-

ven Prozess sieht Striet schließlich im Wunsch 

Gottes nach einer Selbstmitteilung seines freien 

Wesens gegeben, weshalb er innerweltlichen 

Kräften vollen Entfaltungsspielraum einräumt, 

hohe Risiken eingeht und Überraschungen in 

Kauf nimmt (114). Nach langem und ergebnis-

offenem Warten des Schöpfers können sich so 

im Laufe der kosmischen Entwicklung freie 

Geschöpfe herausbilden, die zu einer echten 

Beziehung mit ihm fähig sind (117).

Höchster Ausdruck der göttlichen Selbst-

mitteilung ist, wie der Verfasser im Epilog an-

deutet, das Inkarnationsgeschehen, worunter 

er die radikale Identifikation Gottes mit dem 

Menschen Jesus von Nazareth versteht (126). 

In ihm setzt sich die absolute Freiheit selbst 

dem biologischen Prozess aus und entwickelt 

eine letzte Empathie für die Schöpfung, sodass 

Gott vom Menschen als mitfühlendes Wesen 

erhofft werden kann. Man wird an dieser Stelle 

sicherlich fragen können, inwieweit sich Striet 

hinsichtlich der von ihm selbst aufgeworfenen 

Frage nach dem Gotteskonzept (10) wirklich 

so extrem von den seinerseits eingangs heftig 

attackierten theologischen Äußerungen zur 

Pandemie unterscheidet. Immerhin scheinen 

beide Seiten von einem stark personal gepräg-

ten Gottesbegriff auszugehen und zudem an 

der göttlichen Allmacht im Sinn eines völlig 

freien Schöpfungsaktes festhalten zu wollen. 

Im Gegenzug könnte es spannend sein, als 

Kontrastfolie z. B. eine alternative prozesstheo-

logische Deutung der Pandemie zu entwickeln, 

wobei Gott dann weniger freies Gegenüber zur 

Schöpfung wäre, sondern als apersonale, mit 

dem evolutiven Prozess verwobene Kraft in den 

Blick käme.

Insgesamt gelingt Striet vor allem dort eine 

anregende theologische Interpretation des Co-

ronageschehens, wo er die Dimension der Hoff-

nung als genuinen Teil seiner Rede von Gott 

herausarbeitet. So eröffnet der Gottesbegriff 

inmitten natürlich verursachten Leids Sinn-

horizonte, gerade weil er nicht getrennt von 

grundmenschlichen Regungen und Freiheits-

entscheidungen zu denken ist. Religion dient 

dabei nicht als wohlfeile spekulative Begrün-

dung innerweltlicher Leidstrukturen, sondern 

hat den Mut, diese in ihrer ganzen Trostlosig-

keit anzuerkennen. Gleichzeitig richtet sich 

der Blick nach vorne auf eine je vollständigere 

Realisierung menschlicher Freiheit, die aktuell 

in der Kulturleistung medizinischer Forschung 

einen erfahrungsbasierten Anknüpfungspunkt 

hat. Insofern bleibt Striets Projekt coronasen-

sibler Rede von Gott ein äußerst lesenswerter 

und bewusst provokant vorgetragener Denk-

ansatz, der sich hoffentlich – in Zustimmung 

wie in kritischer Abgrenzung – stimulierend auf 

die weitere Diskussion auswirken wird.

Augsburg Martin Blay

Das aktuelle theologische Buch


